
Частица силы: между светом и
тенью»

https://mentormos.ru/chasticza-sily-mezhdu-svetom-i-tenyu/
https://mentormos.ru/chasticza-sily-mezhdu-svetom-i-tenyu/




Или почему мои пороки – это просто учителя в масках клоунов

Ты когда-нибудь ловил себя на мысли, что жизнь – это как
длинная дорога, и все, что на ней происходит, в конце концов
как-то укладывается в твой опыт? Вроде бы и хорошие, и плохие
моменты, но по мере того, как ты идешь, начинаешь понимать:
всё это не просто случайности, не просто «судьба» или «высший
план». Всё это уроки. Уроки, которые приходят не в том виде, в
котором ты их ожидаешь, а в том, в котором тебе нужны. И
каждый из этих уроков – это часть тебя, часть твоей силы, и
если ты начнешь их правильно воспринимать, твоя жизнь может
превратиться в нечто гораздо более великое и осознанное.

А что, если я скажу тебе, что ни добро, ни зло не существуют в
абсолютном смысле? Что если эти концепции – просто иллюзии,
созданные нашими ограниченными восприятиями? Добро и зло не
объективные силы, не какие-то сущности, которые могут быть
точно обозначены, а скорее контексты, в которых мы действуем.
Мы часто делим мир на «правильное» и «неправильное», но что,
если для того, чтобы действительно понять свою природу, нужно
освободиться от этих рамок? Они только мешают тебе увидеть
настоящую суть вещей.

Вспомни, как часто ты сталкивался с чем-то, что изначально
казалось  злом,  а  позже  оказалось  важным  уроком.  Допустим,
потеря работы. Сначала это трагедия, но потом, по прошествии
времени, ты осознаешь, что это был шанс для роста, для выхода
на новый путь. Или отношения, которые разрушились, и кажется,
что мир рушится вместе с ними, но позже ты обнаруживаешь, что
именно этот разрыв освободил тебя от старых программ и дал
возможность стать более целостным. Эти моменты, кажущиеся злом
на  первый  взгляд,  на  самом  деле  были  твоими  учителями,
провокаторами, которые открывали тебе новые горизонты.

Это, как если бы ты был художником, и твоя жизнь просто холст,
который ты рисуешь. Но для того, чтобы нарисовать картину,
тебе нужно много слоев. Сначала ты набрасываешь общие формы,
потом появляются тени, затем свет, затем неожиданные брызги,



которые, возможно, казались бы ошибками, но на самом деле они
только делают картину более глубокой. Ты бы не смог увидеть
эту  глубину,  если  бы  не  прошел  через  этот  хаос.  В  своей
борьбе, в своих разочарованиях, ты накапливаешь опыт, который
в итоге становится твоим мастерством.

И вот эта идея о том, что зло, часть твоей стихии, часть твоей
силы, это не призыв к разрушению, а просто признание того, что
в  тебе  есть  все.  И  если  ты  отрицаешь  одну  сторону,  ты
закрываешь  себе  доступ  ко  всему,  что  может  принести  тебе
настоящий опыт. Чтобы быть целым, нужно признать и свет, и
тень, и научиться использовать их в своей жизни. Не бояться
тени, не бороться с ней, а понимать, что она помогает нам
раскрыться. Быть истинным мастером значит не отрицать свою
природу, а научиться обращаться с её проявлениями.

Это как та самая мысль, которую ты начинаешь осознавать в
глубокой  тишине,  когда  всё  вокруг  утихает,  и  ты  вдруг
понимаешь: всё, что кажется злом, на самом деле просто путь.
Путь, который нужно пройти, чтобы стать тем, кем ты должен
стать. И вот тогда, в этот момент прозорливости, ты видишь,
как и добро, и зло, это просто две стороны одной и той же
монеты, а сам ты – тот, кто решает, на какой стороне тебе
оказаться.

Жизнь не борьба с чем-то или кем-то. Это исследование своих
внутренних глубин, это открытие новых горизонтов понимания. Ты
не победишь зло, ты научишься танцевать с ним.

Что если всё, что мы знаем о Боге и дьяволе, лишь тени в нашем
восприятии, проекции наших внутренних страхов и желаний? Слова
великих  авторов,  таких  как  Гёте  и  Булгаков,  помогают  нам
заглянуть в эти темные уголки, где зачастую скрыта истина. В
их произведениях дьявол и Бог предстают не как абстрактные
символы,  а  как  живые,  многогранные  образы,  отражающие  не
только внешние силы, но и внутренние силы человека.

У Гёте в Фаусте дьявол – это не просто враг Бога, не просто



существо, чья цель – разрушение. Он и философ, и соблазнитель,
существо, которое предложит человеку «божественный» выбор, где
разница между добром и злом размыта. Он не создает зло, а лишь
открывает  перед  Фаустом  мир,  где  человек  сам  решает,  как
использовать свои силы. Как сказал Мефистофель в Фаусте:

«Я – часть той силы, что вечно хочет зла
И вечно творит благо.»

Здесь, как и в жизни, зло, не нечто, что приходит извне, а то,
что возникает внутри человека. Мефистофель как бы указывает,
что  он  не  есть  сам  зло,  он  лишь  частица  силы,  которая,
действуя  в  контексте  человеческой  свободы,  порождает  новые
формы  бытия.  Зло,  это  иллюзия,  которая  становится  таковой
только  тогда,  когда  человек  находит  в  нём  собственное
отражение.

Булгаков,  в  свою  очередь,  в  Мастере  и  Маргарите  трактует
дьявола как сущность более многогранную. Воланд, не просто
враждебный Бог, но и фигура, которая понимает человеческие
слабости  и  человеческую  природу,  которая  знает  и  силу,  и
темные стороны жизни. Он приходит не с целью разрушения, а
скорее с целью вмешательства и испытания человеческой воли,
точно так же как Гётовский Мефистофель. Важно, что Воланд
приходит  как  некое  проявление  не  столько  зла,  сколько
неизбежности, несущей с собой неизменную справедливость, мир,
который не обманывает, но просто не принимает человеческую
ложь.

«Я пришел, чтобы испытать их. Кто не выживет, тот погибнет. Но
так и должно быть.»

Здесь, как и у Гёте, в сущности, у дьявола нет конечной цели
разрушения.  Его  роль,  показать  человеку  то,  что  он  сам
скрывает  от  себя,  продемонстрировать  ложь  и  истинное  лицо
общества. Таким образом, дьявол у Булгакова, не враг Бога, а
его темное зеркало, без которого не может быть настоящего
светила.  Это  экзамен,  без  которого  не  произойдет



преобразования. В сущности, Булгаков подчеркивает, что дьявол
и  Бог,  две  стороны  одной  истины,  двух  принципов,  не
существующих без друг друга. Он указывает на то, что человек
должен пройти через испытания, чтобы понять свою собственную
сущность.

Гёте и Булгаков оба согласны с тем, что дьявол и Бог не
являются противоположностями. В их философии Бог не существует
в  абсолютном  одиночестве,  и  дьявол  не  представляет  собой
абсолютное зло. Оба эти архетипа лишь отображают две стороны
одного процесса: поиска истины и самопознания. Бог и дьявол
как величины не противостоят друг другу в чётко выраженной
борьбе, но, скорее, сосуществуют, каждый в своей роли, как
части одного великого замысла, на пути к высшему сознанию.

Это понимание дает нам ключ к более глубокому восприятию их
роли в жизни. Мы, люди, часто воспринимаем зло как нечто, что
должно  быть  уничтожено,  как  врага,  который  должен  быть
побежден. Но в действительности, как и в произведениях Гёте и
Булгакова, зло становится зеркалом для добра, и наоборот. Мы
не можем избавиться от этой двойственности, не избавившись от
части себя. Вся жизнь – это бесконечный процесс внутренней
работы, принятия всех своих сторон, в том числе тех, которые
мы привыкли считать «темными» или «нежелательными».

Когда Гёте говорит через Мефистофеля «Я – часть той силы, что
вечно хочет зла и вечно творит благо», он не настаивает на
том,  что  зло  существует  как  самостоятельная  сила.  Он
утверждает, что зло, не конец, а средство, способ достижения,
способом, через который проходит человек, если он не осознает
себя. Булгаков в этом контексте идет дальше, углубляя этот
вопрос, показывая, что, возможно, только благодаря испытаниям
через «зло» человек может действительно понять природу добра.

Таким образом, в обоих случаях мы видим, что дьявол и Бог –
это  не  противоположности,  а  две  силы,  которые  неизбежно
переплетаются в процессе роста и развития человека, в процессе
осознания того, что нет окончательного разделения на добро и



зло. Это всего лишь стадии на пути к целостности.

*****

Пороки,  как  ты  знаешь,  не  просто  «плохие  привычки»  или
«неудачные черты характера». Это скорее сигналы, такие как
мигающий красный огонь на приборной панели машины, которые
говорят: «Эй, что-то не так!» Они показывают, где мы начинаем
«застревать» в своих собственных иллюзиях. Каждый наш порок,
не враг, а скорее учитель, который только и ждет, чтобы мы
поняли урок. Что-то не так с твоими отношениями? Ты постоянно
попадаешь в одни и те же ловушки, ведешь себя агрессивно или
боишься? Или, наоборот, слишком зажат и несчастен? Это твои
пороки, которые показывают, где ты не согласен с собой, где
твоя внутренняя система требует обновления.

Когда  ты  видишь  в  другом  человеке  какой-то  порок  или
недостаток,  всегда  стоит  спросить  себя:  «Почему  меня  это
раздражает?» Ведь, как часто бывает, мы видим в других то, что
не хотим признавать в себе. Кто-то бесконечно жалуется? Может
быть, ты сам боишься принять ответственность за свою жизнь и
предпочитаешь обвинять мир в своих неудачах. Кто-то стремится
к власти и контролю? Возможно, тебе тоже нужно понять, что
настоящий  контроль,  это  контроль  над  собой,  а  не  над
окружающими. Пороки других всегда зеркалят наши собственные
проблемы, показывая нам, где мы еще не в гармонии с собой.

Например, если ты попадаешь в ситуации, где твои друзья или
коллеги  проявляют  ложь  или  манипуляции,  это  вовсе  не
случайность. Этот порок, возможно, говорит тебе, что ты сам
где-то  внутри  прячешь  свои  истинные  чувства  или  прячешь
правду. Пороки других людей становятся зеркалом для нас, чтобы
мы научились быть честными с собой и открытыми.

Но не стоит думать, что пороки – это только негатив. Это
нечто, что позволяет нам узнать самих себя глубже, а значит, и
мир вокруг становится яснее. Нам нужно перестать бороться с
ними и начать воспринимать их как учителей. И как только мы



поймем, что наши слабости – это не приговор, а шанс для роста,
всё сразу станет легче.

В том же духе можно сказать, что пороки – это наши внутренние
«страшилки».  Они  иногда  такие  устрашающие,  громкие,  с
устрашающими  шутками,  но  как  только  ты  поднимешься  на
следующий уровень сознания, ты увидишь, что это всего лишь
старые бабушкины страшилки. В действительности, они всего лишь
учат нас не бояться своих теней.

Как  иронично  заметил  кто-то:  «Если  ты  не  можешь  победить
своего внутреннего дракона, пригласи его на чашечку чая. Он,
возможно, окажется не таким страшным».

Так вот, пороки – это не враги, а приглашение на чай. И вместо
того,  чтобы  удирать  или  скрываться  от  них,  стоит  просто
принять их за друзей, которые помогают нам расти. А по поводу
этих «друзей» можно сказать так: не переживай, у каждого в
жизни есть пара демонов. Важно только не стать их рабом, а
научиться смеяться над их шутками.

Если  смотреть  на  мир  через  глаза,  очищенные  от  накипи
морализаторства,  то  становится  очевидно:  добро  и  зло,  не
антагонисты, а актёры одной пьесы, которую Вселенная ставит
специально  для  тебя.  Не  для  кого-то  вообще,  не  для
абстрактного  человечества,  а  именно  для  тебя,  чтобы  ты,
блуждая меж теней и светил, нашёл свой путь домой, к себе. Бог
и  дьявол,  не  соперники  на  шахматной  доске,  они,  две  руки
одного великого режиссёра, и иногда та, что левая и когтистая,
оказывается более заботливой, чем та, что гладит по голове.
Потому что одна проверяет, насколько ты честен перед собой, а
вторая, лишь утешает, когда ты снова врёшь.

Наши пороки, вовсе не ошибки сборки, не глюк программы, а
встроенная система подсказок. Они, словно мерзкие, но очень
эффективные тренеры на беговой дорожке самопознания: потные,
грубые,  и  всегда  не  вовремя,  но,  если  их  слушать,  ты
становишься лучше, сильнее, честнее. Когда мы раздражаемся на



чужую  жадность,  грубость,  неопрятность  или  гордыню,  это
звоночек, что внутри нас живёт нечто очень похожее. Просто мы
научились его хорошо прятать. Или не научились, и тогда злимся
ещё больше.

Вот в чём правда: то, что ты называешь злом, часто просто
урок, который ты не хочешь проходить. А то, что ты считаешь
добром, может быть уютной клеткой, в которой прячешься от
собственного роста. В этом ирония всей истории: дьявол, желая
зла, нередко даёт тебе самую быструю дорогу к свету. А Бог,
желая тебе блага, иногда оставляет тебя в пустоте, чтобы ты
наконец научился слышать себя, а не Его.

Так что перестань воевать со своими тенями. Поговори с ними.
Там,  где  ты  считаешь  себя  «недостаточно  хорошим»,  может
скрываться  твой  главный  дар.  Где  ты  видишь  «порок»,  там
зашифрована подсказка к силе. Где ты зовёшь «злом», там, быть
может, твоя следующая ступень на лестнице вверх. И если тебе
кажется, что всё идёт не так, возможно, ты просто стоишь в
неправильном углу театра и смотришь не в ту кулису.

А подытожить всё это философско-эзотерическое варево хочется
вот так:
Если ты встретил в себе порок — не бей его тапком, дай имя и
покорми. Он, может, просто хотел напомнить тебе, что у тебя,
вообще-то,  крылья.  Ты  их  давно  не  расправлял,  потому  и
чешется.

 

 


